
Tecnodiversidad,
permacomputación y

anticapitalismo





Índice
Objetivos......................................................................................................5
Tecnocapitalismo..........................................................................................6

Estratos del capitalismo...........................................................................7
Técnica frente a tecnología.......................................................................9
Características del tecnocapitalismo......................................................10

Acumulación de conocimiento tecnológico.........................................13
Destruir para construir...............................................................................15
Perspectivas para un movimiento radical..................................................17

Tecnodiversidad......................................................................................17
Permacomputación.................................................................................22

¿Cuál es el papel del Software Libre?.........................................................25
El Software Libre no es anticapitalista....................................................26
Software libre como elección..................................................................27
Software libre como fin...........................................................................29
Software libre como medio.....................................................................29

Referencias................................................................................................31

Este fanzine está basado en una charla de Critical Switch durante la

Hackmeeting de Zaragoza en septiembre de 2025

https://critical-switch.org



3



“El progreso de la automatización continuará automáticamente

a nuestras expensas solo si con nuestra pasividad se lo

permitimos. La participación exige oposición, exige desafiar no

sólo a la mitología falaz y conciliadora de un destino automático,

sino a los deseos destructivos de quienes nos la venden casa por

casa. Esa oposición sola, por supuesto, no es suficiente. Pero sin

ella, nunca recuperaremos la seguridad o el poder de volver a

tomar en nuestras manos lo que nos pertenece,

esta cuestión tan seria que es el progreso.”

~ La locura de la automatización, David F. Noble (1993)

4



Objetivos

Los objetivos de este artículo son los siguientes:

 Ayudar a articular un marco teórico crítico que pueda servir
de base para los movimientos sociales: percibimos que hay una
pérdida  de  memoria  histórica  generalizada  y  una  falta  de
comprensión profunda del origen de nuestros problemas actuales,
sobretodo cuáles son las ideologías que nos han traído hasta aquí.
Queremos combatir la desilusión de que no hay un horizonte más
allá del capitalismo con un marco teórico crítico que nos ayude a
sentir que podemos tener el control sobre la narrativa de nuestra
realidad. 

 Unificar las perspectivas críticas contra el tecnocapitalismo:
queremos conectar las distintas perspectivas y críticas que ya se
han hecho en un mismo discurso sólido y coherente. 

 Radicalizar  el  activismo:  necesitamos  identificar  las  raíces  del
problema para concebir perspectivas  radicalmente anticapitalistas,
en  lugar  de  perdernos  en  reformas  o  intentar  apropiarnos de  la
tecnología  capitalista,  mientras  ella  se  apropia  de  nosotres.  Es
necesario atacar el extractivismo y la producción industrializada que
sustenta la tecnología actual, inseparable de la digitalidad. 

 Motivaros a que continuéis profundizando. 

5



Tecnocapitalismo

El  tecnocapitalismo,  o  capitalismo
tecnológico,  se  podría  definir  como
una  evolución del  capitalismo
industrial,  donde  en  lugar  de
centrarse en extraer  capital de las
fábricas,  de  la  maquinaria  y  del
trabajo  físico,  es  decir,  del  trabajo
tangible;  se  centra  en  extraer  el
capital del  trabajo  intangible,
explotando la creatividad, las ideas,
los nuevos conocimientos y los datos
para producir nuevas mercancías.

El  capitalismo industrial se apoyaba sobre la  ciencia moderna y la
minería para  desarrollarse,  mientras  que el  capitalismo tecnológico
actual, se sostiene sobre la tecnociencia y la tecnología.

Todas estas ramas (ciencia moderna, minería, tecnociencia y tecnología)
no  se  deben  entender  como simples  disciplinas  de  conocimiento,  sino
como el  motor ideológico del capitalismo. No son campos objetivos ni
neutrales.

6



Estratos del capitalismo
El  tecnocapitalismo  es  la  evolución  del  capitalismo,  que  está  en
constante  búsqueda  de  nuevas  formas  para  acumular  capital,
ampliando  sus  horizontes  de  explotación.  Sin  embargo,  sus  versiones
anteriores no desaparecen, sino que sirven de base material e ideológica
para que el engranaje capitalista siga funcionando.

Esto quiere decir, que el capitalismo industrial no ha desaparecido,
simplemente  ha  pasado  a  un  segundo  plano  y  sigue  viviendo  en  las
fábricas deslocalizadas, en las minas, la explotación de la naturaleza y
seres vivos, en la producción en serie y todas las cadenas de producción
que necesita este sistema.

Por lo tanto, la ideología que sostiene el sistema actual tiene raíces que
se extienden hasta los estratos más antiguos de siglos pasados, lo
que  nos  lleva  a  la  urgente  necesidad  de  deconstruir  la  compleja
herencia  ideológica que  hemos  interiorizado  y  que  impregna  toda
nuestra realidad.

En  el  libro  Técnica  y  tecnología de  Adrián  Almazán,  se  identifican tres
procesos de Occidente que dieron lugar a la ideología del progreso, y con
ello, del progreso tecnológico:

1. Los  monasterios  cristianos (s.  IX):  fueron  los  primeros  en
introducir  el  trabajo  manual como  un  camino  para  alcanzar  la
perfección del alma y su salvación, junto con el rezo y la lectura de
la  Biblia.  Esto  supuso  una  transformación  cultural del  mundo

7



antiguo,  asentando las  bases para  la aparición de un culto al
trabajo y la idea de progreso.

2. Mecanicismo (s. XVI): el pensamiento mecanicista supuso un giro
de visión respecto a la naturaleza. Hasta el momento, la naturaleza
era comprendida como un organismo que unía el yo, la sociedad y
el  cosmos.  Esta  se  identificaba  como  madre  protectora  y
generosa que  garantizaba  todo  lo  necesario  para  la  vida.  Sin
embargo, en un momento donde la minería se estaba convirtiendo
en una gran fuente de beneficios económicos para los capitalistas,
este imaginario actuaba como un límite moral que suponía un
obstáculo para el desarrollo técnico extractivista y la explotación de
la  tierra.  Ante  esto,  se  fue  extendiendo  un  pensamiento
mecanicista que: 

◦ Justificaba  moralmente  la  dominación  de  la  naturaleza  al
describirla como una máquina, inerte, cosificada y predecible, a
la  cual  podemos  (y  debemos)  dominar  a  través  de  la  ciencia
moderna. 

◦ Supuso una transformación radical en la forma de entender la
naturaleza, estableciendo el paso ideológico de la técnica a
la tecnología. 

◦ Es la base sobre la que se desarrolla  la  ciencia moderna,  la
tecnociencia y la tecnología. 

3. La  Ilustración (s.  XVIII):  en  este  momento  el  imaginario  del
progreso dejó de ser un ideal de algunos personajes aislados y se
convirtió en ideología de parte de las clases dominantes europeas. 

8



Técnica frente a tecnología
Antes de seguir hablando de tecnología, es necesario, profundizar un poco
en qué es la tecnología y qué relación tiene con el capitalismo.

La lectura de Técnica y tecnología aporta una perspectiva muy coherente:
entiende  que  la  tecnología  es  inseparable  de  la  ideología  del
capitalismo, siendo la tecnología un conjunto específico de técnicas
desarrolladas  a  partir  del  capitalismo  moderno  y  la
industrialización.

Las  técnicas son  un  atributo  compartido por  todas  las  sociedades
humanas y por especies no-humanas, mientras que la tecnología es una
creación  histórica  con  una  enorme  carga  ideológica (progreso,
colonialismo, extractivismo, productivismo, etc)

9



Por  lo  tanto,  la  tecnología  no es  neutra,  es  la  culminación  de  una
ideología que fue cogiendo fuerza en el  siglo  XVII,  cristalizándose más
tarde en el siglo XIX, y que:

 Busca dominar, controlar y explotar la naturaleza pero, sobre
todo,  busca  justificarlo moralmente.  La corriente del  pensamiento
mecanicista  del  siglo  XVI  defendía  la  explotación  minera  con
argumentos como: “renunciar a los metales (la minería) condenaba
a sus contemporáneos a volver a alimentarse de raíces y frutos y a
cavar  con  sus  propias  manos  agujeros  en  los  que  refugiarse  de
noche” (libro “De Re Metallica de Agricola”, 1556). 

 Pone la  ciencia al  servicio de la  tecnología.  Este  dominio  y
conquista  total  sobre  la  naturaleza  solo  se  puede  conseguir
utilizando el conocimiento que ofrecía (y ofrece) la ciencia, por lo
que ésta pasó de buscar conocimiento y nuevos argumentos como
objetivo en sí mismo, a  crear nuevas técnicas que permitirían
expandir la dominación humana, poniéndose así, al servicio de la
tecnología (tecnociencia).

 Relaciona progreso tecnológico = progreso social / moral.

La  tecnología  no  puede  ser  neutra  porque  ninguna  técnica lo  es.
Profundizaremos  en  esto  más  adelante  con  el  concepto  de
tecnodiversidad.

Por lo tanto, vemos un  componente radical en hablar de  técnicas, en
contraposición a tecnologías, para hablar de éstas desde una perspectiva
postcapitalista.

En este texto, cuando se habla de tecnología se está haciendo referencia
de forma implícita a la tecnología capitalista.

Características del tecnocapitalismo
El experimentalismo, tal y como se define en el libro “Tecnocapitalismo”
de Luis  Suarez-Villa,  es  la investigación tecnológica y científica al
servicio  de  los  intereses  comerciales.  Significa  experimentar para
obtener beneficios y poder por cualquier medio, en lugar de experimentar
con el fin de obtener conocimiento en sí mismo.

El  experimentalismo transciende el espacio del laboratorio, que surgió
con  las  ciencias  experimentales  del  siglo  pasado,  y  en  lugar  de  un

10



laboratorio en una habitación o un espacio cerrado, el experimentalismo
convierte a la sociedad en su conjunto en el gran laboratorio del
tecnocapitalismo. Es un laboratorio con el cual la sociedad entera está
forzada a interactuar, y que, a su vez, nos convierte en sus sujetos de
pruebas.

Podríamos  entender  este  laboratorio como  lo  que  era  el  sistema  de
fábricas para el capitalismo industrial. En este caso, los recursos más
valiosos  del  experimentalismo son  los  recursos  intangibles,  como la
creatividad,  las  ideas,  datos,  que,  por  su  inmaterialidad,  son
inherentemente recursos sociales.

Esta dimensión social  hace que el experimentalismo se haya vuelto un
fenómeno  social,  cooptando  instituciones,  destruyendo  otras,  creando
nuevas y abarcando todos los aspectos de nuestra vida.

Una característica del experimentalismo es su capacidad de re-definir
la realidad de toda la sociedad a través de la globalización, como nunca
antes  se  ha  visto.  Definir  la  realidad  significa  que  el  tecnocapitalismo
marca la agenda para toda la sociedad y sus efectos se filtran en nuestra
realidad cotidiana, como la dependencia con los dispositivos electrónicos
para todo, pero también en nuestra rutina, en la política, en la educación,
cómo nos comunicamos, en nuestros deseos, aspiraciones, necesidades
vitales…

Es  interesante  tener  en  consideración  que  hace  cientos  de  años,  los
“avances” científicos o tecnológicos no suponían realmente un cambio
en la vida de la mayoría de las personas. Ya que, la sociedad o el día
a  día  de  las  personas,  no  estaba  ligada  a  la  ciencia  o  la  tecnología.
Actualmente,  nuestra  realidad  está  extremadamente  vinculada  a  la
tecnología junto con una extrema dependencia a ella, por lo que cualquier
cambio tecnológico es un potencial factor de desestabilización social.

En  el  ámbito  digital,  podríamos  entender  que  una  de  estas  fábricas-
laboratorio  que  explota  recursos intangibles serían  las  plataformas
digitales (redes sociales, aplicaciones de ocio, videojuegos, plataformas
de streaming, compras online, etc). El interés de las empresas en estas
plataformas  nace  de  su  gran  capacidad  de  experimentación  social,
permitiendo  modificar  y  controlar  los  comportamientos  de  les  usuaries
para alienarnos con sus intereses capitalistas.

11



En esta dinámica de la fábrica-laboratorio virtualizada, trabajamos las 24
horas del día produciendo datos.  La información y la creatividad se
vuelven un producto en forma de contenido y, a la vez, nos volvemos
sus  consumidores, mientras las empresas extraen inmensos beneficios
de este trabajo intangible.

Este sistema  necesita crear  nuevos medios para extraer los  recursos
intangibles, que luego convierte en mercancía para vender o los utiliza
para  seguir  extrayendo  datos.  En  el  ámbito  digital  algunos  de  estos
medios podrían ser:

 Las “redes sociales” comerciales 

 El Código Abierto (que no es lo mismo que Software Libre) 

 La “Inteligencia Artificial” o los chatbots

Por otro lado, antes hablábamos de la capacidad del experimentalismo
de re-definir la realidad. Esto ha sido posible a través de una nueva
forma  de  corporativismo donde  las  corporaciones  tecnológicas  se
entrometen en la sociedad y tienen un gran poder sobre esta.

No son solo las empresas más conocidas, sino que son todo el espectro de
empresas tecnológicas: desde la farmacéutica, la agricultura (patentes
de semillas,  pesticidas,  OGM, etc),  industria textil,  energías renovables,
productoras  de  semiconductores,  de  microchips,  biorobótica,
nanotecnología, bioinformática, etc.

El  experimentalismo actúa  como  la  fuerza  impulsora  del
tecnocapitalismo,  creando  nuevas  estructuras  con  nuevos  modos  de
organización  corporativa,  nuevas  tecnologías  y  nuevos  sistemas  de
acumulación diseñados para explotar los recursos intangibles.

12



El tecnocapitalismo solo se ha podido desarrollar sobre los cimientos
que  establecieron  distintos  procesos  de  acumulación que  hacen
posible  la  explotación  efectiva  de  los  recursos  intangibles.  Estos
procesos de acumulación son:

 Infraestructura tecnológica: esta acumulación se materializa con
la construcción de grandes instalaciones de laboratorios destinados
a las ciencias y la ingeniería y, por otro lado, las infraestructuras
globalizadas de comunicaciones como Internet y la Web. Se incluye
también  cualquier  infraestructura  educativa  relacionada  con  la
tecnología y la ciencia, ya que son cruciales para la acumulación de
conocimiento tecnológico. 

 Conocimiento  tecnológico:  solo  es  posible  gracias  a  esta
infraestructura acumulada y a las universidades en complicidad con
las  empresas.  Este  conocimiento  es  el  que  hace  posible  la
investigación tecnológica a  través de la  ciencia;  que deja  de ser
ciencia moderna para transformarse en la tecnociencia actual.

 Capital:  el  tecnocapitalismo  ha  dinamizado  la  acumulación  de
capital encontrando formas más fáciles y rápidas que sus versiones
anteriores. 

Acumulación de conocimiento tecnológico

Vemos necesario profundizar un poco más en esta forma de acumulación.
Esta está directamente relacionada con:

 La masificación de estudios universitarios (ingenierías): hace poco
más  de  50  años,  hubo  una  rápida  masificación  de  los  estudios

13



universitarios  y  el  acceso  a  las  universidades  se  convirtió  en  un
derecho  antes  reservado  para  clases  más  altas.  Se  dedicaron
recursos públicos, y privados, a las universidades públicas para abrir
las puertas a un rango más amplio de la población, prometiendo que
nos aseguraría  un futuro mejor.  Este  proceso fue de la  mano de
costosos  programas  de  ciencia  e  ingeniería  y  de  expandir  los
campus  tecnológicos.  Esto  asentó  una  de  las  bases  para  el
desarrollo del tecnocapitalismo, alienando ideológicamente a les
estudiantes con sus intereses y  creando una  mano de obra
intelectual  que  serían  (y  son)  las  manos  asalariadas  que
mantienen el tecnocapitalismo funcionando. 

 La tecnociencia: es la ciencia al servicio de la tecnología y por
lo tanto, al servicio del tecnocapitalismo. La tecnociencia tiene una
extrema dependencia de las tecnologías y le encanta la complejidad.
Se guía por la rentabilidad, funcionalidad, aplicabilidad, eficacia y la
utilidad,  y  tiene  como  objetivo  final  crear  un  entorno
tecnocientífico  que  transforme  la  realidad  cotidiana  del
sujeto, introduciendo nuevos productos de consumo y, como hemos
comentado antes, re-definiendo la realidad de la sociedad. 
➔ La  innovación es la esencia de la tecnociencia a través de la

cual  se  mercantiliza  el  conocimiento  y  la  creatividad.  El
objetivo de la innovación es introducir un nuevo producto en el
mercado, pero esto implica inevitablemente dejar obsoletas las
antiguas  formas  o  los  conocimientos  considerados  como
“obsoletos”,  es  decir,  conocimientos  que no  son  rentables  (de
momento). Es el cambio constante, es inestabilidad. 

 La  privatización  del  conocimiento a  través  de  la  propiedad
intelectual. Incluimos  también,  la  desposesión  del
conocimiento a través de los procesos de automatización del
trabajo manual y del pensamiento. 

14



Destruir para construir

Si  somos  conscientes  de  lo
profundamente arraigada que está
la ideología capitalista en nuestras
vidas y  de  cómo  reproducimos  su
discurso inconscientemente al pensar en
tecnología,  podemos  entender  la
necesidad fundamental de  deconstruir
estas ideas antes de poder construir  e
imaginar  perspectivas  radicalmente
anticapitalistas.

Algunas  de  las  preguntas  que  podemos  hacernos  en  este  proceso  de
deconstrucción, son:

 Cuestionarnos en qué formas contribuimos al 
tecnocapitalismo: 

• ¿Estamos desafiando sus cimientos ideológicos? 
• ¿Lo estamos reproduciendo en nuestras dinámicas? 
• ¿Validamos su ideología en nuestros discursos? 
• ¿Sugerir  que  hay  “usos  buenos”  y  “usos  malos”  de  una

tecnología refuerza la idea de que “la tecnología es neutra”?
 Detectar la ideología de progreso en nuestros discursos 

• ¿Hemos  cuestionado  la  afirmación  progreso  tecnológico =
progreso social? 

• ¿Pensamos  que  no utilizar  la  tecnología  capitalista  sería  ir
hacia atrás? 

• ¿Consideramos  que  una  tecnología  que  depende  del
extractivismo es avanzada? 

• ¿Consideramos  que  las  técnicas  que  no dependen de un
sistema extractivista son menos avanzadas? 

• ¿Consideramos que hay un desarrollo único global? ¿cuál es la
meta final de ese progreso/desarrollo? 

• ¿Priorizamos  en  nuestros  discursos  la  dependencia  entre  el
colonialismo y la producción de la tecnología (y la digitalidad)
o lo omitimos porque parece “inevitable”? 

15



• ¿Cuestionamos la industrialización y la globalización?
 Analizar  si  nuestras  propuestas  aumentan  la  dependencia

tecnológica. El tecnocapitalismo necesita hacer de la tecnología la
intermediaria  entre  nosotres  y  la  realidad,  y  para  ello,
conquista cada espacio de nuestra vida. 

• Utilizar su tecnología significa ser desposeídes de otras
formas de hacer, creando la necesidad de depender de sus
infraestructuras. 

• Defender ante todo la autonomía colectiva frente a la
tecnología, no podemos destruir un sistema si dependemos
de él. 

• Necesitamos  técnicas  y  conocimientos  que  respeten  o
impulsen  nuestra autonomía del sistema,  no tecnologías
dependientes  del  extractivismo,  colonialismo  y  de  la
acumulación capitalista. 

Por otro lado, necesitamos:

 Intentar imaginar futuros desvinculados de la ideología del
“progreso tecnológico”

 Estrategias radicales para corto plazo y para largo plazo
• El  objetivo  final  es  destruir  el  capitalismo  y  su  modelo

extractivista. 
• Convivir  con las  contradicciones en lugar  de intentar

justificarlas:  actualmente,  necesitamos  utilizar  tecnologías
capitalistas  (móviles,  ordenadores,  coches,  etc)  aunque
queramos combatirlas,  ya que estamos obligades a vivir  en
este sistema. Intentar resolver estas contradicciones creando
conceptos  como “infraestructura  digital  feminista”  o  pensar
que, por ejemplo, el “fediverso es anticapitalista”, invisibiliza
estas contradicciones y valida el tecnocapitalismo. 

• Situar los usos estratégicos que podamos hacer de la
tecnología capitalista dentro de una estrategia más a
largo plazo (ej. utilizar el fediverso en lugar de redes sociales
comerciales es un uso estratégico de la tecnología capitalista
porque recuperamos un poco más de autonomía) 

• No caer en la idea de que “el fin justifica los medios”,
marcar líneas rojas de qué tecnologías rechazamos utilizar (ej.
“Inteligencia Artificial” generativa aumenta la dependencia, el
extractivismo y la desposesión del conocimiento colectivo).

16



Perspectivas para un movimiento radical

Hemos  aprendido  sobre  diversas  perspectivas  que  encontramos
extremadamente valiosas para hacer las preguntas correctas y detectar
las grietas en la ideología tecnocapitalista.  En los siguientes apartados
profundizaremos  un  poco  en  los  conceptos  de  tecnodiversidad y
permacomputación.

No hemos podido incluir el  movimiento ludita pero ofrece un contexto
histórico  muy  enriquecedor  y  es  una  parte  de  la  historia  sobre  las
resistencias en contra de la expansión de la industrialización.

Tecnodiversidad
Necesitamos  conceptos  propios,  distintos  a  los  hegemónicos,  que  nos
permitan confrontar el  discurso actual  y nos ayuden a evocar distintas
formas de comprender y describir la realidad. Por ello, encontramos los
siguientes  conceptos  como  valiosas  aportaciones  a  la  lucha  contra  el
tecnocapitalismo.

El  escritor  chino  Yuk  Hui,  graduado  en  filosofía  e  informática,  ha
reflexionado sobre el significado de la técnica, desarrollando los conceptos
de “cosmotécnica” y “tecnodiversidad” en varios de sus libros.

Yuk  Hui  explica  que  las  técnicas son  fruto  de  cosmovisiones
particulares y que van más allá de su funcionalidad o su utilidad, por lo
que no deberíamos hablar de técnicas sino de cosmotécnicas.

La  cosmotécnica es la unificación del cosmos y la moral por medio de
actividades  técnicas.  Es  decir,  las  técnicas (o  la  tecnología)  no son
“neutras”, siempre van a contener la cultura y la visión del mundo
de quienes la desarrollan.

La multiplicidad de cosmotécnicas conforman la tecnodiversidad.

17



Esta forma más amplia de comprender las técnicas,  que enmarca toda
técnica dentro de una cosmovisión, muestra que son las creencias o las
concepciones del  mundo de una cultura las  que actúan como  los
límites del  desarrollo de las técnicas,  es  decir,  delimita  lo  que es
posible y lo que no es posible de hacer técnicamente.

Por ejemplo, la “cosmovisión” capitalista no sirvió de freno en el desarrollo
de la bomba atómica, una tecnología muy destructora, porque carece
de límites y fue posible porque su ideología justifica toda la cadena
de  sucesos  necesarios  para  llegar  a  ese  punto (extractivismo,
colonialismo, cosificar la naturaleza, etc), no porque estuviéramos “más
avanzades tecnológicamente”.

Yuk Hui refleja esta idea intentando responder a la pregunta: “¿Por qué,
China e India, que estaban más “avanzadas” técnicamente que Europa en
el s. XVI, no desarrollaron la ciencia y tecnología modernas?”

Su respuesta es que la pregunta en sí  misma carece de sentido,  pues
cuando hablamos de estar “más o menos avanzades” pensamos desde la
lógica  occidental  de un progreso tecnológico  universal,  como  si
fuera una carrera y todes avanzásemos hacia la misma meta. Afirma que
la  historia  de  China  no  puede  compararse  directamente  con  la  de
Occidente porque  se basan en filosofías y bases de pensamiento
diferentes.

El dogma del progreso tecnológico enmascara una ideología colonialista
que  pretende  universalizar el  pensamiento  capitalista  a  través  de  la

18



tecnología  y  la  globalización.  Para  ello,  los  diversos  pueblos  y
cosmovisiones han sido sometidas históricamente a una  sincronización
de las técnicas. Es decir, que las diversas cosmotécnicas no capitalistas
han sido borradas o sustituidas por un único pensamiento universal:  la
cultura monotecnológica occidental.  Hablamos de “monotecnología”
porque  la  tecnología  capitalista  borra la  tecnodiversidad  y  se  impone
como  el  desarrollo  inevitable  de  una  sociedad  “avanzada”,  valorando
únicamente aquellas técnicas útiles al capitalismo.

Es  decir,  esta  sincronización ha  hecho  converger  diferentes
temporalidades  históricas  en  un  único  eje  temporal,  priorizando
formas específicas de conocimiento que se ajustan a la idea capitalista
sobre qué se considera “una tecnología avanzada”.

19



En  la  cultura  monotecnológica que  sufrimos  actualmente,  la
tecnología se vuelve la principal fuerza productiva y determina, en gran
medida,  la  relación entre  humanes y  no-humanes,  el  ser  humano y  el
cosmos, la naturaleza y la cultura.

El deseo de la tecnología de ser universalizante y de convertirse en el
fundamento de todo supone una desconexión de las técnicas con la
realidad, con las cosmovisiones, la cultura y los territorios,  y es
esta separación con la realidad la que le otorga una aparente autonomía
propia e imparable.

Esta  desconexión con la realidad quiere decir, como hemos comentado,
que no tenemos una cosmovisión, una cultura, una moral, que actúe
como un límite entre lo que es posible y lo que no es posible. Un
planteamiento  radical  requiere  que  establezcamos  nuestros  propios
límites que reflejen cómo queremos habitar este planeta, esto es
necesario para  re-imaginar las técnicas dentro de estos límites, y
desechar o combatir aquellas que se quedan fuera.

Yuk  Hui  entiende  la  globalización  tecnológica como  una  forma  de
neocolonización que  impone  su  racionalidad  por  medio  de  la
instrumentalidad.  Es  decir,  usar  las  herramientas  del  capitalismo
implica absorber y adaptarnos a la ideología que le dio forma, por
lo que el uso de una tecnología debe situarse dentro de una estrategia
más  amplia  que  nos  lleve  a  emanciparnos  de  ellas,  analizando

20



cuidadosamente  el  impacto  que  conlleva  su  uso  y  qué  ideologías
estamos integrando en el proceso.

Como conclusión, el concepto de  cosmotécnicas pretende ante todo a
desafiar el modo en que se ha comprendido la tecnología durante el siglo
XX  y  él  lo  entiende  como  un  ejercicio  de  descolonización de  los
distintos pueblos no-occidentales.

Yuk Hui propone una  fragmentación de la cultura monotecnológica
para romper con esta homogenización y sincronización impuestas, crear
bifurcaciones hacia  futuros  diversos  con  concepciones  de  diferentes
cosmotécnicas.

21



Permacomputación

En España, llamamos a los  sistemas de computación “ordenadores”,
como  si  su  función  más  interesante  fuese  “ordenar”.  Sin  embargo,
“computadora”,  como  se  dice  en  latinoamérica,  sería  bastante  más
adecuado porque resalta aquello que realmente es valioso de estos
aparatos: computar (calcular).

La permacomputación se inspira en la filosofía de la permacultura para
aplicarla a la computación y tiene como premisa una computación con
límites. Algunas de sus ideas clave son:

 Se  centra  en  los  recursos  de  computación:  la
permacomputación desplaza el  software como el centro o como el
fin  en  sí  mismo,  y  coloca  en  su  lugar,  un  concepto  mucho  más
amplio: la computación. 

 Al  desplazar  el  software del  centro  del  discurso,  se  extrae  la
digitalidad del imaginario de la computación. 

• El  software es inherentemente digital, por lo que depende de
la infraestructura digital. 

• La práctica de la computación ha sido históricamente mucho
más antigua que la informática. La  computación digital (es
decir, los ordenadores) es solo una de las múltiples formas de
computar.  Por  ejemplo,  un  ábaco  o  las  computadoras
analógicas son sistemas de computación no digitales. 

• Este cambio de foco  extrae la digitalidad del imaginario
de la computación,  abriendo diversas posibilidades que no
dependen de la infraestructura digital o su continuidad.

 Se  centra  en  el  uso  de  los  recursos  computacionales  ya
disponibles,  sin  producir  más  (ej.  maximizar  la  vida  útil  del
hardware y minimizar el uso de la energía). 

 Considera los recursos de computación como un bien común
muy preciado que deben ser gestionados colectivamente. Se trata
de utilizar la computación solo cuando tiene un efecto fortalecedor
en los ecosistemas.

 Intenta  proveer  las  preguntas  adecuadas que  ayuden  a  re-
pensar cómo sería una computación con límites en un mundo post-
capitalista. 

22



Se pueden distinguir tres enfoques distintos afines a la 
permacomputación:

 Computación  frugal (frugal  computing):  utilizar  recursos
computacionales como finitos y preciados, para ser utilizados solo
cuando sean necesarios y de forma tan efectiva como sea posible.

 Computación de aprovechamiento (salvage computing): utilizar
solo los recursos computacionales ya disponibles,  limitados por lo
que ya está producido. Defiende una reducción drástica en el uso de
energía  artificial  y  confía  en  el  ingenio  humano  de  convertir
problemas en soluciones, competición en cooperación y desperdicios
en recursos. 

 Computación para el colapso (collapse computing): una sociedad
post-colapso  que  eventualmente  ha  perdido  toda  su  capacidad
computacional artificial puede que aún quiera continuar con la
práctica de la ciencia de la computación por diversas razones.
Este enfoque tiene varios puntos clave: 

• Re-utilizar  aquello  que  haya  sobrevivido  al  colapso  de  la
producción  industrial  o  de  la  infraestructura  de  la  red
(cuestionando al mismo tiempo si tiene siquiera un beneficio
colectivo hacerlo). 

• Prioriza las necesidades comunitarias y busca contribuir al
conocimiento  colectivo  para  sostener  la  práctica  de  la
computación en el colapso de las infraestructuras. 

• Es la práctica de hacer algo con aquello que es descartado
para transformar deshechos en recursos renovados. 

23



Computación auto-dispensable

La  permacomputación incorpora el  concepto de,  computación auto-
dispensable que significa que:

 por diseño, el sistema computacional debe intentar hacerse a sí
mismo  cada  vez  menos  necesario para  la  realización  de  su
propósito 

 y debe permitir, gradualmente, la autonomía e independencia de
las personas a dichos sistemas. 

Es decir, podríamos afirmar que actualmente tenemos justo lo contrario,
una tecnología digital que se hace así misma indispensable, ya que
se diseña para generar más dependencia en el uso de dicha tecnología,
reduciendo así la autonomía de las personas.

24



¿Cuál es el papel del Software Libre?

El  movimiento  por  el  software  libre tiene  un  amplio  espectro  de
simpatizantes a nivel ideológico, siendo una de sus figuras más conocidas,
Richard Stallman, un estadounidense capitalista neoliberal.

Antes que nada, es necesario destacar la diferencia entre “software libre”
y “código abierto”:

 El software libre es un movimiento social que defiende la libertad
de les usuaries de ejecutar, copiar, distribuir, estudiar y modificar un
software.

Todo software libre es también, código abierto. 
 El  código  abierto es  un  modelo  de  negocio  que  destaca  el

potencial comercial de compartir el código fuente de un software, es
decir, extrae la filosofía y principios del software libre para hacerlo
más atractivo para las empresas.
 No todo software de código abierto es software libre. 

No nos gusta el código abierto porque despolitiza el movimiento por el
software  libre,  pero  también  cuestionamos  este  último,  las  ideas
sobre  las  que  fue  creado  y  cuál  es  su  papel  en  la  lucha  contra  el
tecnocapitalismo.

Actualmente, nos encontramos en un punto donde la ideología comercial
del  código abierto ha devorado y diluido lo que alguna vez pudo ser el
movimiento  por  el  software  libre,  aunque  es  importante  considerar
también  que,  tal  vez,  el  software  libre realmente  nunca  estuvo
destinado  a  derrotar  el  tecnocapitalismo,  ya  que  fue  concebido
dentro de sus lógicas.

Encontramos  extraño  hablar  de  programas  de  código  abierto o  de
software libre como si, automáticamente, esta etiqueta los convirtiera en
programas más éticos pero:

 ¿Qué es la ética bajo el capitalismo? 
 ¿Cómo  podemos  considerar  un  programa,  que  necesita la

infraestructura digital y el extractivismo para existir, más ético? 
 ¿Estamos buscando la  ética dentro del  capitalismo o  estamos

buscando la destrucción de este? 

25



 Hablar de alternativas éticas es una forma de validar y fortalecer
el  sistema  capitalista,  obstaculizando  cualquier  propuesta
radicalmente anticapitalista. 

Un ejemplo de esto es la  “Inteligencia Artificial” de código abierto
que se presenta cómo una  alternativa ética a los productos de “IA” más
comerciales, mientras se omiten los problemas fundamentales de la “IA” o
su dependencia con la infraestructura digital bajo la justificación de
que “se puede ejecutar en local”, lo que requiere ignorar también que lo
que se ejecuta en local son los parámetros de un modelo ya entrenado. Es
decir,  realmente  no hay argumentos para  justificar  cómo la  “IA”
adquiere mayor grado de “ética” solo por ser etiquetada como
código abierto,  que además, ni siquiera es cierto que lo sea. En esta
misma línea, detectamos la misma problemática en discursos que hablan
de “usos ético de la IA”, o “una IA feminista”, etc.

El Software Libre no es anticapitalista
El  concepto  principal  sobre  el  que  se
desarrolla la filosofía del software libre
es: la libertad.

Sin  embargo,  “libertad” es  un término
muy  ambiguo,  que  puede  tener
diferentes  matices  con  implicaciones
totalmente  distintas.  En  este  caso,  la
libertad del  estadounidense  Richard
Stallman, el impulsor más conocido del
software  libre,  es  la  libertad
individual del usuario, es decir, el tipo
de libertad que los liberales entienden
como  la  máxima  expresión  de  la
justa  competencia  en  el  libre
mercado.

El software libre permite que les usuaries sean dueñes de una copia de
software, pudiendo hacer lo que quieran con ella. En lugar de confrontar
el sistema de propiedad intelectual, las licencias de software libre usan
este  mismo sistema regulador  para  asegurar  el  derecho de la  libertad
individual del usuario.

26



Es  cierto  que,  en  parte,  este  marco  legal  puede  ofrecer  mecanismos
institucionales para que se cumplan sus principios (teóricamente), pero el
proceso  histórico  que  dio  como  resultado  este  desenlace  contenía
también otros caminos más críticos que rechazaban validar  los
sistemas  legales  de  propiedad  intelectual  y  defendían,  en  su
lugar, destruirlos. Lo que ganó fue una visión más liberal. Sin embargo,
desde un punto de vista radical,  el software libre difícilmente iba a
convertirse  en  un  movimiento  político  disruptivo ya  que,  como
hemos comentado antes, fue concebido dentro de las lógicas capitalistas y
puede convivir perfectamente integrado en este sistema.

Software libre como elección
El software libre tiene el peligro de presentar el software como una libre
elección  bajo  el  capitalismo,  como  una  elección  ética dentro  del
sistema.

Ante todas las opciones del software que existe, tenemos la opción de
elegir las alternativas de software libre.  Por  ejemplo,  en lugar  de
utilizar la nube de Google podemos utilizar Nextcloud o, en lugar de los
programas  de  Adobe  (Photoshop,  Illustrator,  etc),  podemos  utilizar
Inkscape.

27



Esto nos despierta algunas preguntas:

 ¿Por qué queremos alternativas a necesidades capitalistas? 
 ¿Cómo puede ser ético usar Inkscape en lugar de Adobe si solo 

estamos cuestionando una pequeña fracción de un problema 
muchísimo más grande? 

 ¿Por qué estamos validando las premisas subyacentes que justifican 
el desarrollo de un software? 

 ¿Necesitamos siquiera otra app? 
 ¿Estamos simplemente corriendo la carrera del progreso en la que 

nos ha colocado el sistema? Tal vez, necesitamos parar de correr y 
pensar dónde realmente queremos ir. 

Esta  dinámica  es  exactamente  igual,  que  comprar  queso  “vegano”  en
lugar de queso “no vegano”, o galletas de avena “bio” en lugar de “no
bio”, y pensar que por el mero hecho de elegir un producto distinto
estamos cuestionando de alguna forma el sistema de producción
capitalista o cualquiera de su ideología. Definitivamente, las elecciones
individuales  no son una amenaza ni  tampoco lo  es  utilizar la misma
infraestructura subyacente.

28



Ningún  producto  es  ético  en  el  capitalismo y  ningún  producto
acabará  con  el  él,  o  con  el  especismo,  el  colonialismo  y  el
antropocentrismo, porque el capitalismo no permitiría, financiaría ni
vendería, algo que realmente pudiese destruirlo.

Software libre como fin
El software libre, asentado como una libre elección bajo el capitalismo,
se convierte en un fin en sí mismo, sin un objetivo real de derrocar el
sistema capitalista. De esta forma, caemos en el engaño de que si todos
los  programas  que  utilizamos  son  software  libre,  entonces  estamos
combatiendo el capitalismo o estamos viviendo de una forma “más ética”.

Después de todo, que el  software libre se convierta en el fin en sí
mismo,  explica  por  qué  hay  tan  poca  crítica,  en  general,  a  la
infraestructura digital dentro del movimiento. La tecnología capitalista,
de  hecho,  se  vuelve  incluso  necesaria  para  mantener  la
infraestructura tecnológica que permite el desarrollo de software
y mantener esta vida digitalizada.

Necesitamos que el software libre sea un medio, no un fin.

Software libre como medio
El software libre  solo puede tener un potencial radical si se resitúa
como medio y se somete a un objetivo mucho más grande: la destrucción
del capitalismo y acabar con el extractivismo.

Un software libre que simplemente busca equipararse al ritmo tecnológico
actual u ofrecer alternativas a los programas privativos son absolutamente
cero disruptivos.

El software libre actúa como medio si:

• Ayuda a reducir la dependencia a la digitalidad y por lo tanto,
de su infraestructura. 

• Lucha contra la expansión de la digitalización (cuestionar las
tendencias tecnosolucionistas, tener una aplicación para todo, etc).

• Nos  devuelve  un  poco  de  la  autonomía  perdida en  las
plataformas comerciales (migremos al fediverso). 

• Busca ser compatible con dispositivos antiguos, considerados
obsoletos por falta de software compatible. 

29

https://critical-switch.org/posts/introduccion-fediverso/


En  última  instancia,  es  necesario  que  el  software  libre  sea  capaz  de
traicionarse a sí mismo para acabar con el proyecto capitalista de la
digitalización que le dio vida.

Podríamos considerar que la permacomputación es esa perspectiva más
amplia que necesita el movimiento del software libre, ya que re-organiza
las  prioridades,  descentraliza  el  software del  centro  del  movimiento  y
plantea  un  horizonte  al  que  caminar  que  cuestiona  radicalmente  la
infraestructura capitalista.

30



Referencias

 Libro Técnica y tecnología, Adrián Almazán

 Libro Technocapitalism: a critical prerspective on 
technological innovation and corporatism, Luis Suarez-Villa 

 Artículo ¿Qué es la tecnociencia?: tecnociencia, poder y 
entorno, Alonso Nava
https://www.researchgate.net/publication/349746983_Que_es_la_Tecnociencia_Tec

nociencia_poder_y_entorno

 Libro Fragmentar el futuro: ensayos sobre tecnodiversidad, 
Yuk Hui 

 Charla de Neil Postman 6 preguntas sobre nuevas tecnologías 
(1998) 
https://veedeo.org/w/5zjKLRQ2EJtkshZKxhtj3A

 Tecnocapitalismo de libre-ta 
https://libre-ta.com/tecnocapitalismo/

 Richard Stallman diciendo que el software libre no está en contra del
capitalismo: Entrevista con Richard Stallman (2004) 
https://www.gnu.org/philosophy/rms-interview-edinburgh.html

 Página web permacomputing wiki 
https://permacomputing.net/

 Artículo Permacomputing: a holistic approach to computing 
and sustainability inspired from permaculture, Devine Lu 
Linvega 
https://wiki.xxiivv.com/site/permacomputing.html

31

https://libre-ta.com/tecnocapitalismo/





